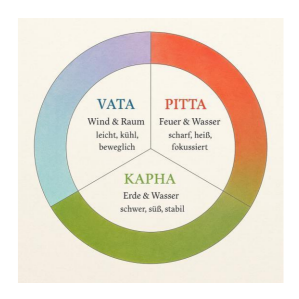
# Ayurveda-Kompendium

# Ayurveda & Osteoporose – Knochenweisheit im Wandel

# Asthi Dhātu & Lebensrhythmus & stabile Strukturen



GiveAway Nr. 8



# **★** 1. Einleitung

# Der Knochen trägt nicht nur den Körper – er trägt das Leben.

Er steht für Struktur, Halt, Tiefe. Und er verändert sich – langsam, still, oft unbemerkt. Im Ayurveda ist *Asthi Dhātu* mehr als das physische Knochengerüst: Es ist Ausdruck der inneren Stabilität, des Vertrauens in den eigenen Weg – und der Verbindung zur Zeit. Wenn Knochen an Dichte verlieren, zeigt sich oft nicht nur ein körperliches Geschehen, sondern auch ein Bruch im Rhythmus: Lebensphasen, hormonelle Umstellungen, Überforderungen oder lange Perioden des "Zu viel".

Osteoporose ist dabei keine Schwäche – sondern ein Ruf: Nach Rückverbindung mit dem eigenen Fundament. Nicht nur Kalzium und DEXA-Werte zählen, sondern auch das, was den Menschen innerlich nährt: rhythmische Lebensführung, seelische Sicherheit, tragende Beziehungen, bewusste Ernährung, regelmäßige Bewegung – und liebevolle Zuwendung zu sich selbst.

Dieses GiveAway versammelt zehn Impulse aus der ayurvedischen Heilkunde – zur Stärkung von **Asthi Dhātu**, zur Harmonisierung von **Vāta**, und zur Erinnerung an jene **Knochenweisheit**, die uns – leise – durch alle Lebensphasen begleitet.

# **★ 2. Zeichen & Ursachen – Ayurvedisches Verständnis von Osteoporose**

Osteoporose ist keine Krankheit der Knochen – sie ist eine Störung im Rhythmus der Erneuerung. Ayurvedisch betrachtet ist sie ein Ausdruck von *Asthi Dhātu Kṣaya* – dem Verlust oder der Schwächung des Knochengewebes. Doch bevor sich Kalziumwerte verändern, geschieht etwas Tieferes: Die Substanz der Struktur beginnt zu erodieren – oft unbemerkt, still, langsam.

● Asthi Dhātu (Knochengewebe) entsteht im siebengliedrigen *Dhātu*-Stoffwechsel aus Meda (Fettgewebe). Wird dieser Prozess gestört – etwa durch Lebensstil,
 Verdauungsschwäche (*Mandāgni*), hormonelle Dysregulation oder Dauerstress – verliert das Gewebe an Stabilität.

Ayurveda sieht die Ursachen vielschichtig:

- **Störung von Vāta**, besonders *Apāna* und *Viyāna Vāta*: trocknend, zerstreuend, entziehend
- **Schwäche im Agni**, besonders *Jāṭharāgni* und *Dhātvagni*: Verdauung wird schwach, Gewebeaufbau stockt
- Meda-Asthidhātu-Verbindung: wenn Meda nicht gesund ist, leidet auch Asthi
- Lebensrhythmus aus dem Gleichgewicht: kein innerer Halt, keine Ruhephasen, keine Erdung
- Emotionale Themen wie Verlust, Instabilität, Angst, Selbstwertmangel sie "nagen" am Fundament
- **Q** Frühe Zeichen aus ayurvedischer Sicht:
- Gefühl von Instabilität körperlich oder emotional
- diffuse Knochenschmerzen, besonders nachts
- trockene Nägel, Haarausfall, Knirschen in Gelenken
- vermehrte Kälteempfindlichkeit
- häufiges "Sich nicht gehalten fühlen" innerlich wie äußerlich
- Osteoporose ist keine reine Kalziumfrage sondern eine Frage von Verwurzelung,
   Substanz und Selbstführung.
- 👺 Ayurveda fragt nicht nur: Was fehlt dir? Sondern auch: Was wurde zu lange überhört?

# ★ 3. Heilpflanzen & Teemischung für tiefere Stabilität

Wo Substanz schwindet, beginnt der Ruf nach innerer Nahrung – nicht nach Ersatz, sondern nach Rhythmus.

**Asthi Dhātu** – das Knochengewebe – entsteht im Ayurveda nicht durch Kalzium allein, sondern durch eine Kette fein abgestimmter Stoffwechselstufen (*Dhātus*), rhythmische Lebensführung und ein starkes Verdauungsfeuer (*Agni*).

Wenn dieser innere Aufbauprozess gestört ist – etwa durch Stress, unregelmäßige Ernährung, chronische Erschöpfung oder hormonelle Dysbalancen – verliert der Körper an Substanz. Die Aufgabe besteht nicht darin, möglichst viel zuzuführen, sondern: die Aufnahmefähigkeit zu nähren und den Aufbauprozess zu harmonisieren.

Diese Teemischung stärkt sanft den Stoffwechsel, nährt tiefere Gewebeschichten und unterstützt insbesondere *Asthi Dhātu* über die vorgelagerten Ebenen (v. a. *Meda, Majjā, Rasa*).

### **♦** Empfohlene Kräuter:

- Shatavari kräftigend, hormonregulierend, unterstützt den Aufbau von Gewebe
- **Ashwagandha** tief regenerierend, stärkt Knochen & Nerven
- Brennnessel mineralisierend, blutbildend, fördert die Ausleitung von Säure
- Fenchel beruhigt Vāta, verbessert Verdauung und Aufnahmefähigkeit
- Kardamom stoffwechselaktivierend, harmonisierend, leicht erwärmend

# ♦ Teemischung (Vorschlag):

- 1 Teil Shatavari
- 1 Teil Fenchel
- ½ Teil Ashwagandha
- ½ Teil Brennnessel
- 1/4 Teil Kardamom

#### **♦** Zubereitung:

1 Teelöffel der Mischung mit ca. 300 ml heißem Wasser übergießen. Zugedeckt 10 Minuten ziehen lassen.

Am besten warm trinken – langsam, mit Bewusstsein.

#### **♦** Einnahmeempfehlung:

♦ 1–2 Tassen täglich – am besten warm und frisch zubereitet.

Optional kann ein Tropfen Ghee oder ein Hauch Dattelzucker beigegeben werden, um **Vāta zu beruhigen** und den Aufbau von **Ojas** zu fördern.

#### **♦ Idealzeiten:**

- Morgens (zwischen 7–9 Uhr): zur Kräftigung des Stoffwechsels und Aufbaukraft
- Nachmittags (zwischen 14–16 Uhr): zur Unterstützung von Stabilität & Substanz Nicht direkt nach schweren Mahlzeiten am besten im Abstand von ca. 30 Minuten.

# ♦ Wirkprofil im Überblick:

Diese Teemischung...

- ✓ ... beruhigt Vāta, insbesondere Prāṇa & Samāna Vāta
- ✓ ... stärkt das **Agni** (Verdauungs- & Stoffwechselfeuer) ohne zu erhitzen
- ✓ ... fördert den Aufbau von **Asthi Dhātu** (Knochengewebe)
- ✓ ... unterstützt **Ojas** die nährende Lebensessenz
- ✓ ... stabilisiert das **Majjā Dhātu** (Nervensystem & Knochenmark)
- ✓ ... wirkt entlastend bei innerer Unruhe, Erschöpfung und Strukturverlust
- $\checkmark$  ... eignet sich ideal in Phasen des Umbruchs, hormoneller Veränderung oder nach längerer Belastung

# **♦** Ayurvedische Pflanzencharakteristik zur Teemischung bei Substanzmangel

# 1. Shatavari (Asparagus racemosus)

Rasa: süß, bitterVirya: kühlendVipaka: süß

• **Dosha**: ↓ Vāta, ↓ Pitta

Wirkung: Gewebeaufbau, Hormonbalance, nährend
Dhātus: nährt Rasa, Rakta, Majjā und Asthi; fördert Ojas

# 2. Ashwagandha (Withania somnifera)

• Rasa: bitter, adstringierend

Virya: erhitzendVipaka: süß

• Dosha: ↓ Vāta, ↓ Kapha

Wirkung: tonisierend, nervenstärkend, regenerierend
Dhātus: stärkt Majjā, Asthi, Ojas; beruhigt Prāṇa Vāta

# 3. Brennnessel (Urtica dioica)

Rasa: bitterVirya: kühlendVipaka: scharf

• **Dosha**: ↓ Kapha, ↓ Pitta

• Wirkung: blutreinigend, mineralisierend, stärkend

• Dhātus: fördert Rakta, Asthi und stärkt den Abbau von Āma

# 4. Fenchel (Foeniculum vulgare)

Rasa: süß, bitterVirya: kühlendVipaka: süß

• **Dosha**: ↓ Vāta, ↓ Pitta

• Wirkung: verdauungsfördernd, Vāta-beruhigend

• Dhātus: harmonisiert Samāna Vāta, fördert die Aufnahme von Nährstoffen

# 5. Kardamom (Elettaria cardamomum)

Rasa: scharf, süß
Virya: erhitzend
Vipaka: süß

• **Dosha**: ↓ Kapha, ↓ Vāta

• Wirkung: stoffwechselaktivierend, leicht wärmend, harmonisierend

• Dhātus: unterstützt Agni, wirkt auf Meda und Asthi

# Zusammenfassung:

Diese Teemischung wirkt nicht nur ausgleichend auf **Vāta**, sondern auch **aufbauend**, **nährend und stabilisierend**. Sie unterstützt die rhythmische Regeneration von Knochen, Nerven und Substanz – und hilft, das Gefühl von innerer Haltlosigkeit sanft zu durchdringen.

**Hinweis:** Trinke diesen Tee nicht als Maßnahme − sondern als Erinnerung: Der Körper braucht Nahrung, nicht Kontrolle. Rhythmus − nicht Zwang.

# **★ 4.** Selbstmassage (Abhyanga) – Die Knochen erinnern sich

In der Tiefe des Körpers liegt ein Wissen, das älter ist als Schmerz: Die Erinnerung der Knochen. Ayurveda betrachtet **Asthi Dhātu** – das Knochengewebe – nicht als starre Substanz, sondern als lebendige Struktur im Wandel. Wird diese Struktur brüchig, fehlt oft nicht nur Kalzium – sondern **Bindung**. **Berührung**, **Rhythmus**, **Nähe zum eigenen Körper**. Die tägliche Selbstmassage (Abhyanga) ist eine der kraftvollsten Möglichkeiten, um Vāta zu beruhigen und die Essenz des Gewebes zu nähren. Besonders bei beginnendem **Asthi-Kṣaya** (Knochenabbau) ist sie eine stille, stärkende Praxis.

# **♦** Empfohlenes Öl:

- Warmes Sesamöl tief nährend, Vāta-regulierend, gewebedurchdringend
- Optional angereichert mit:
  - Ashwagandha (stärkend, gewebeschützend)
  - Bala (tonisierend, kräftigend)
  - **Dashamula** (ausgleichend, regenerierend bei Vāta-Störungen)
  - Mahanarayana-Öl (klassische Rezeptur für Asthi- & Majjā-Stärkung)

# **♦** Anwendung (Dauer: 15–20 Minuten):

## 1. Vorbereitung

Erwärme das Öl sanft im Wasserbad.

Finde einen geschützten, warmen Raum – idealerweise morgens oder abends.

# 2. Ganzkörper-Anwendung mit Fokus auf Gelenke & Rücken

Beginne mit kreisenden Bewegungen an den Gelenken (Handgelenke, Knie, Schultern) – besonders dort, wo du Schwäche oder Instabilität spürst.

Streiche anschließend mit langen, ruhigen Bewegungen entlang der

Knochenlinien: Arme, Beine, Rücken.

#### 3. Berührung der Tiefe – Rücken & Brustkorb

Massiere sanft entlang der Wirbelsäule – in aufsteigender Richtung vom Becken zum Nacken.

Lege zum Abschluss die Hände auf Herz und Unterbauch.

Atme tief – **der Körper erinnert sich.** 

#### 4. Nachruhe & Integration

Lass das Öl mind. 15 Minuten einziehen – am besten eingehüllt in Wärme. Dann mit warmem Wasser (ggf. Kichererbsenmehl statt Seife) sanft abspülen.

#### **♦** Wirkung:

- nährt **Asthi Dhātu** (Knochen) und **Majjā Dhātu** (Nervengewebe, Knochenmark)
- beruhigt Vāta und stärkt das Gefühl von Halt & Verbindung
- unterstützt Ojas (Lebensessenz) und den Aufbau tiefen Gewebewissens
- schenkt inneres Vertrauen bei Wandlungsprozessen wie Menopause, Alterung, Instabilität
- fördert Durchblutung, Gewebewärme & Regeneration

₹ Tipp: Diese Massage ist keine Kosmetik – sie ist ein Gebet in Berührung. Berühre deinen Körper nicht, um etwas zu "machen" – sondern um ihm zu sagen: "Ich bin bei dir."

# **★** 5. Bewegung & achtsame Körperführung – Die Knochen erinnern sich beim Gehen

Osteoporose ist kein Stillstand – sondern ein Ruf nach rhythmischer Bewegung. Nicht Belastung um jeden Preis, sondern behutsame, bewusste Körperführung stärkt das, was im Innersten trägt: Asthi Dhātu, die Substanz der Knochen – und damit unsere innere Aufrichtung.

Im Ayurveda gilt: Was nicht bewegt wird, verliert Verbindung. Doch Bewegung ohne Bewusstheit erschöpft. Deshalb braucht der Körper bei Osteoporose nicht mehr Training – sondern mehr Tiefe im Gehen, im Stehen, im Atmen.

# ♦ Empfohlene Bewegungsformen bei Asthi-Kṣaya:

#### • Gehen auf unebenem Naturboden

- barfuß oder mit minimalem Schuhwerk
- aktiviert die Knochenrezeptoren in Füßen und Becken
- schenkt dem Körper rhythmische Impulse nicht als Training, sondern als Erdung

#### • Tadasana & Vrikshasana (Yoga: Berghaltung & Baum)

- einfache Standhaltungen mit bewusstem Bodenkontakt
- stärken Beinachse, Beckenstabilität und Vertrauen ins Gleichgewicht

# • Yin Yoga mit Fokus auf das Becken und die Lendenwirbelsäule

- lang gehaltene Positionen wie der Schmetterling oder das Kind
- öffnen die feinen Gewebeschichten um Kreuzbein, Iliosakralgelenk & Hüfte
- fördern Regeneration & Beruhigung von Vāta

#### Qi Gong: "Die Wirbelsäule nähren"

- fließende Mikrobewegungen im Stehen oder Sitzen
- aktivieren Srotas (Transportkanäle) und stärken die Verbindung zwischen Majjā und Asthi Dhātu

#### **♦** Bewegungsprinzipien aus ayurvedischer Sicht:

- ✓ Langsamkeit statt Intensität
- ✓ Wiederholung statt Abwechslung
- ✓ Rhythmus statt Reiz
- ✓ Knochenwahrnehmung statt Kalorienverbrauch

**Tipp für den Alltag:** Spüre beim Stehen, wie du vom Beckenboden bis zum Scheitel getragen wirst. Ein Moment der Aufrichtung genügt – denn **Heilung beginnt nicht im Fitnessstudio, sondern im Körperbewusstsein.** 

# **♦** Empfohlene Praxisimpulse:

### • Katzen-Kuh-Flow (Marjaryāsana-Bitilāsana)

- Sanftes Wechselspiel von Vor- und Rückbeuge in Verbindung mit dem Atem
- löst Verspannung zwischen Schulterblättern und Lendenwirbelsäule
- aktiviert Prāṇa-Fluss entlang der Sushumnā Nādī (Wirbelsäulenlinie)

#### Beckenschaukeln im Liegen

- Rückenlage, Füße aufgestellt, sanftes Kippen des Beckens nach vorn und zurück
- beruhigt **Apāna Vāta** (Energiefluss nach unten), entspannt Kreuzbein & Lenden
- ideal morgens oder vor dem Einschlafen

#### • Vorbeuge im Sitzen (Pashchimottanāsana – sanft!)

- nicht im Sinne von Dehnung, sondern als Geste der Hingabe
- Kopf darf hängen, Rücken rund werden der Atem fließt tief in den Rückenraum
- schenkt inneren Rückzug, zentriert den Geist

#### • Krokodilhaltung (Makarāsana)

- in Bauchlage, Hände unter Stirn, Füße leicht geöffnet
- entlastet Lendenwirbelsäule, entspannt tiefes Mamsa Dhātu (Muskelgewebe)
- ideal nach einem langen Tag im Sitzen

#### • Gehmeditation mit Fokus auf das Kreuzbein

- langsames Gehen, bewusstes Spüren: Wie bewegt sich der untere Rücken?
- optional mit Mantra wie "So-Ham" im Atemrhythmus
- bringt Körper & Geist in Einklang

#### ♦ Wirkung:

- Vāta-ausgleichend (besonders bei innerer Kälte & Unruhe)
- **Srotas-öffnend**, verbessert Durchblutung & Gewebeversorgung
- Fördert Rasa-, Mamsa- & Majjā-Durchlässigkeit
- Stärkt die Rückverbindung zur inneren Achse

**Tipp:** Wähle nicht viele Übungen – wähle eine. Und wiederhole sie. Denn **nicht Komplexität heilt**, sondern **Rhythmus & Präsenz**. Die Wirbelsäule ist kein technisches System – sie ist eine **energetische Brücke**. Bewegung darf Erinnerung sein: an den Fluss des Lebens.

# **♦** Empfohlene Mini-Sequenzen (Mini-Flows)

Nicht jede Ubung braucht eine Matte – aber jede Geste braucht Aufmerksamkeit. Diese kleinen Bewegungsfolgen (unter 5 Minuten) laden ein, Rückenspannung im Alltag zu lösen – sanft, still und im Rhythmus des Atems. Ideal für Morgen, Pausen oder Übergänge.

### Mini-Flow 1 – "Wellen entlang der Wirbelsäule"

Dauer: ca. 3 Minuten – im Sitzen oder Stehen

#### Ablauf:

- Einatmen: Schultern sanft nach oben heben
- Ausatmen: Schultern langsam nach hinten und unten kreisen lassen
- Danach: Oberkörper leicht vor- und zurückwiegen (wie eine Welle durch die Wirbelsäule)
- Optional: Augen schließen Atem mit der Bewegung verbinden Wirkung: Löst Schulter-Nacken-Spannung, aktiviert Sushumnā-Nādī, beruhigt Viyāna Vāta

# Mini-Flow 2 – "Becken als Anker"

Dauer: ca. 2 Minuten – in Rückenlage oder auf dem Stuhl

#### Ablauf:

- Mit jeder Einatmung: Becken ganz leicht nach vorn kippen
- Mit jeder Ausatmung: Becken sanft zurückschaukeln
- Bewegung klein halten wie eine Mikrobewegung aus dem Inneren
- Hände ruhen auf dem Bauch oder Kreuzbein Wirkung: Erdung über Apāna Vāta, Entlastung der Lenden, Rückverbindung zur Basis

#### Mini-Flow 3 – "Herz & Rücken verbinden"

**Dauer:** ca. 3–4 Minuten – im Sitzen aufrecht

#### Ablauf:

- Einatmen: Arme über die Seite nach oben
- Ausatmen: Hände vor dem Herzen senken
- Dann: Hände auf den oberen Rücken legen (wenn möglich) oder vorstellen
- Innerlich spüren: "Ich darf weich sein."

Wirkung: öffnet Anāhata, harmonisiert Prāṇa- und Viyāna-Vāta, bringt Wärme ins Gewebe

# ¼ Mini-Flow 4 – "Kreis des unteren Rückens"

**Dauer:** ca. 2–3 Minuten – in Rückenlage, Füße aufgestellt

#### Ablauf:

- Mit kleinen Beckenbewegungen Kreise malen zuerst rechtsherum, dann linksherum
- Atmung fließt ruhig mit kein Zwang, nur Lauschen
- Danach: ruhig liegen und dem Nachklang lauschen
   Wirkung: Mobilisation des Kreuzbeinbereichs, Regulierung von Samāna Vāta

**Tipp:** Wähle eine dieser Mini-Sequenzen als tägliches Mini-Ritual – morgens beim Aufwachen, in Pausen oder abends vor dem Schlafengehen.

Wiederholung ist Erinnerung. Und Erinnerung ist Heilung.

# **★** 6. Atemübungen - Den Rücken von innen entlasten

Manche Spannungen lassen sich nicht dehnen – sondern nur atmen. Denn der Atem ist nicht nur **Prāṇa** (Lebensenergie), sondern auch **Raumgeber** – er durchströmt die **Srotas** (feinste Kanäle), belebt das **Majjā Dhātu** (Nervensystem) und beruhigt **Viyāna Vāta** (Verteilung von Impulsen im Körper). Rückenverspannung ist oft ein Zeichen innerer Enge: zu wenig Fluss, zu viel "Halten". Die folgenden Atemtechniken bringen wieder Bewegung dorthin, wo das System stockt – ohne Druck, sondern mit **Sanftheit & Geduld**.

# **♦** Empfohlene Atemübungen:

- Dirgha Prāṇāyāma Dreiteilige Atemführung
- Einatmen in **Bauch**  $\rightarrow$  **Rippen**  $\rightarrow$  **Brust**
- Ausatmen in umgekehrter Reihenfolge
- fördert Durchblutung und Gewebeentspannung im Rücken
- harmonisiert **Samāna Vāta** und stabilisiert die Körpermitte

#### • Bhrāmarī – Bienensummen

- sanftes Summen beim Ausatmen mit geschlossenen Lippen
- aktiviert Vibrationen im Oberkörper, beruhigt das **Majjā Dhātu**
- entspannend bei Stress, muskulärer Anspannung & mentaler Enge
- 5 Wiederholungen langsam, tief, ohne Ziel

## Chandra Bhedana – Mondatmung

- Einatmen durch das **linke Nasenloch**, ausatmen rechts
- wirkt kühlend, erdend, beruhigend auf den gesamten Organismus
- besonders hilfreich bei nervöser Rückenanspannung, abends oder nach Stress

#### Atem mit Visualisierung der Wirbelsäule

- im Sitzen oder Liegen, mit geschlossenen Augen
- Einatmen: Atem steigt Wirbelsäule entlang nach oben
- Ausatmen: Entspannung fließt Wirbelsäule abwärts
- reguliert den Energiefluss entlang der **Sushumnā Nādī**

#### ♦ Wirkung:

- Entlastung des Nervensystems
- **Stärkung der inneren Achse** (Wirbelsäule als Atembrücke)
- Beruhigung von Vāta, vor allem Viyāna und Samāna
- Förderung von Ojas der nährenden Lebensessenz

**Tipp:** Der Rücken will nicht geführt werden, sondern gehört. Lausche deinem Atem, als wäre er der Klang deiner Wirbelsäule. Aufmerksamkeit statt Anstrengung führt zu Entspannung

# ♦ Empfohlene Mini-Atemroutine für den Alltag

Nicht jeder Tag lässt Raum für lange Atemsessions – aber jeder Moment kann ein Tor zur Stille sein. Diese kleine Atemroutine schenkt dir Rückverbindung inmitten der Reizflut: am Morgen zur Zentrierung, zwischendurch zur Entlastung – oder abends zur Beruhigung deines Systems.

# ॐ Morgens – Ankommen & Zentrierung (2–3 Minuten)

Ziel: Klarheit, Fokus, innere Sammlung

#### Ablauf:

- 1. Setze dich aufrecht Füße stabil am Boden, Schultern weich.
- 2. Atme 3x tief ein & aus ohne Zwang.
- 3. **Dirgha Prāṇāyāma** 3 Atemzüge
  - Einatmen: Bauch  $\rightarrow$  Rippen  $\rightarrow$  Brust
  - Ausatmen: Brust → Rippen  $\rightarrow$  Bauch
- 4. Flüstere innerlich ein einfaches Mantra: z. B. "Ich bin da."
- @ Wirkung: aktiviert Samāna Vāta, beruhigt Prāṇa Vāta, stärkt deinen Fokus.

# **½** Zwischendurch − Reizentlastung & Atemraum (1–2 Minuten)

Ziel: Pause im Alltag, Reizregulation

#### Ablauf:

- 1. Stehe oder sitze mit weichem Blick oder geschlossenen Augen.
- 2. Atme durch die Nase ein und beim Ausatmen *summst* du leise wie eine Biene (**Bhrāmarī**).
- 3. Wiederhole 3–5x langsam, sanft, ohne Ziel.
- 4. Danach: 3 Atemzüge in Stille spüre nach.
- Wirkung: beruhigt Majjā Dhātu, bringt Weite in den Kopfraum, klärt das Nervensystem.

# ॐ Abends – Loslassen & Einschlafbegleitung (3–5 Minuten)

Ziel: Entladung, innerer Rückzug

#### Ablauf:

- 1. Lege dich auf den Rücken Hand auf Bauch oder Herz.
- 2. Chandra Bhedana (Mondatmung):
  - Einatmen: durch das linke Nasenloch
  - Ausatmen: durch das rechte
  - 5 ruhige Runden
- 3. Danach: Augen schließen, Atem geschehen lassen
- 4. Spüre dem Stillwerden nach in dir, in deinem Körper.
- Wirkung: reduziert Prāṇa Vāta, beruhigt das Herz, leitet zur Ruhe über.

**Hinweis:** Es geht nicht um Perfektion − sondern um Nähe zu dir selbst. Schon eine Minute bewusste Atmung kann ein Anker sein. **Nicht Technik beruhigt − sondern Zuwendung.** 

# **★** 7. Klangvibration & Chakren-Tönen – Den Rücken in Schwingung bringen

Nicht jede Spannung lässt sich "lösen" – manche dürfen sich **aufschwingen**. Denn dort, wo Worte enden, beginnt der Klang. Und Klang ist im **Āyurveda** nicht bloß Ton – sondern **feinstoffliche Medizin**. Die Wirbelsäule gilt als **Sushumnā Nāḍī** – das zentrale Energiekontinuum, das alle **Chakras** verbindet. Besonders im Bereich von **Mūlādhāra** (Wurzelchakra), **Svādhiṣṭhāna** (Sakralchakra) und **Maṇipūra** (Nabelzentrum) lagern sich emotionale Spannungen gern ein – oft unbemerkt, aber spürbar. Tönübungen helfen, diese energetischen Zentren wieder zum **Schwingen**, zum **Durchatmen**, zum **Fließen** zu bringen – auf sanfte, tief wirkende Weise.

# ♦ Die Vokale als Klangbrücke:

| Vokal | Chakra           | Wirkung                       |
|-------|------------------|-------------------------------|
| A     | Mūlādhāra        | Erdung, Sicherheit            |
| E     | Svādhiṣṭhāna     | Fluss, Emotion, Loslassen     |
| I     | Maṇipūra         | Klarheit, Kraft, Mitte        |
| O     | Anāhata          | Weite, Herzöffnung            |
| U     | Viśuddha         | Ausdruck, Selbstvertrauen     |
| M     | Ājñā / Sahasrāra | Sammlung, Stille, Ausrichtung |

# **♦** Anleitung (Dauer: 10–15 Minuten):

# 1. Vorbereitung:

Finde einen ruhigen Ort, sitze aufrecht – die Wirbelsäule frei und wach.

#### 2. Tönsequenz:

Atme ruhig ein – und töne beim Ausatmen bewusst die Vokale:

z. B. in folgender Reihenfolge: A - E - I - O - U - M

Spüre bei jedem Ton den Körperbereich, den er aktiviert.

Optional: eine Hand auf das jeweilige Chakra legen.

#### 3. Wiederholung:

3–5 Runden im eigenen Rhythmus. Zwischen jeder Runde eine Atempause in Stille.

#### 4. Abschluss:

Lege die Hände auf das Herz oder den Unterbauch. Spüre der Klangspur in deinem Körper nach – vielleicht ist sie **subtil**, aber **wirklich da**.

#### **♦ Wirkung:**

- öffnet die energetischen Kanäle entlang der Sushumnā Nāḍī
- reguliert das Zusammenspiel von Prāṇa Vāta und Viyāna Vāta
- harmonisiert die **Chakra-Funktion** im Bereich von Rücken & Bauch
- bringt **emotionale Tiefe** zurück ins körperliche Empfinden
- **Tipp:** Töne nicht "richtig" sondern **ehrlich**. Klang heilt durch **Anwesenheit**.

# **★** 8. Meditation – Der Rücken als Spiegel der inneren Haltung

Ein verspannter Rücken ist nicht nur ein körperliches, sondern oft auch ein energetisches und emotionales Zeichen. Im *Ayurveda* gilt: Was sich im Gewebe zeigt, hat meist eine tiefere Ursache – im Denken, Fühlen, Atmen. Der Rücken spiegelt unsere Haltung zum Leben: Tragen wir zu viel? Stehen wir für uns ein? Oder weichen wir aus? Meditation kann helfen, diesen Spiegel nicht zu zerbrechen – sondern still zu betrachten. Nicht um "richtig" zu sitzen oder "gut" zu meditieren – sondern um Raum zu schaffen. Für Präsenz. Für Entlastung. Für Bewusstheit im Körper.

# ♦ Drei Zugänge zur Rückenmeditation:

# 1. Atemspüren entlang der Wirbelsäule

- Sitz aufrecht, Schultern weich
- beim Einatmen: Wirbelsäule "durchströmen" lassen vom Steißbein bis zum Nacken
- beim Ausatmen: Spannung loslassen Wirbel für Wirbel
- → besonders beruhigend bei *Viyāna Vāta*-Unruhe und *Majjā Dhātu*-Erschöpfung

## 2. Rücken-Herz-Meditation im Liegen

- auf dem Rücken liegend, eine Hand auf Herz, eine unter dem Rücken
- spüren, wie Rücken und Herz miteinander atmen
- "Ich darf getragen sein" innerlich flüstern
- → stärkt *Ojas* und bringt Sanftheit in die Haltung zum eigenen Körper

#### 3. Stilles Gewahrsein im Rückenkontakt

- mit dem Rücken an eine Wand oder einen Baum lehnen
- Augen schließen spüren, was dich hält
- kein Ziel, kein Zwang nur Wahrnehmen
- → ideal bei innerer Überforderung, wenn Worte zu viel wären

**Tipp:** Rückenmeditation ist nicht "für Fortgeschrittene". Sie ist eine Einladung. Dort, wo dein Rücken zur Ruhe kommt, darf auch dein Nervensystem entspannen

"Der Rücken ist nicht nur das, was wir anderen zeigen – sondern das, was uns im Innersten trägt."

17

# **★** 9. Abschließende Empfehlung

**Der Bauch ist kein Störfeld – sondern ein Resonanzraum.** Wenn er sich zusammenzieht, spricht etwas in uns. Nicht immer in klaren Worten – aber oft mit klarem Gefühl: Zu viel. Zu schnell. Zu weit weg von mir. **Ayurveda** lädt uns ein, diese Zeichen nicht als Fehler zu sehen – sondern als *Einladung*. Nicht Kontrolle bringt die Mitte zurück – sondern **Vertrauen, Wärme und Wiederholung**.

"Erlaube dir, weich zu werden. In der Weichheit wächst die Kraft."

Weile der hier genannten Impulse findest du auch in anderen GiveAways − etwa bei digitaler Überreizung, ADHS, mentaler Erschöpfung oder Schlaflosigkeit. Das ist kein Zufall: Vāta, das feinstoffliche Bewegungsprinzip, zeigt sich nicht nur als Unruhe im Geist − sondern auch als Spannung im Bauch, als Stillevermeidung, als diffuses Gefühl von "nicht ganz bei sich". Was heilt, ist kein neues Rezept. Sondern: Rückverbindung. Zum Atem. Zur Stille. Zur Mitte hinter dem Nabel.

"Heilung beginnt dort, wo du nicht mehr suchst – sondern wieder fühlst."

Und vielleicht genügt am Ende ein einziger Satz, ganz leise: "Ich bin da. Und das genügt."

#### **★** 10. Thematische Produktempfehlungen aus dem Ayurveda

Diese Auswahl orientiert sich an klassischen Rezepturen und hat sich bei Osteoporose, Substanzverlust und Vāta-bedingter Instabilität bewährt. Sie ersetzt keine individuelle Konsultation, kann aber als erste Orientierung dienen.

#### • Für Knochenstärkung & Substanzaufbau

Wenn das Gewebe dünner wird, die Substanz schwindet und der Körper nach Erdung ruft.

- Lakṣā Cūrṇa (Lac-Pulver)
- traditionelles Mittel zur Stärkung des Knochenwachstums mineralisierend, stabilisierend
- innerlich, z. B. mit Ghee oder Honig (nur nach fachlicher Rücksprache)
- Aśvagandhā Cūrṇa (Ashwagandha Pulver)
- adaptogen, nervenstärkend, substanzbildend
- ideal bei Erschöpfung, Vāta-Störung & hormonellen Wandlungsphasen
- Śilājit (Shilajit / Asphaltum punjabianum)
- "Zerstörer der Schwäche" kräftigend, mineralstoffreich, gewebestärkend
- bekannt zur Unterstützung von Asthi Dhātu, Libido & Vitalität

#### Für Agni-Stärkung & Aufnahmefähigkeit

Wenn Verdauung & Stoffwechsel zu schwach sind, um Substanz wirklich aufzunehmen.

- Trikaţu Cūrṇa (Pfeffermischung: schwarzer Pfeffer, langer Pfeffer, Ingwer)
- aktiviert Agni, fördert Nährstoffaufnahme, vertreibt Āma
- geringe Mengen mit Honig vor dem Essen (je nach Verträglichkeit)
- Hingvāṣṭaka Cūrṇa (Asafötida-Mischung)
- ausgleichend bei Blähungen, Vāta im Bauch & schwacher Mitte
- ideal bei Appetitlosigkeit oder unregelmäßiger Verdauung
- Medhya Rasāyana
- kräftigt den Geist, verbessert das Zusammenspiel von Nervensystem & Stoffwechsel
- enthält z. B. Mandukaparni (Gotu Kola), Brahmi, Jatamansi

#### • Für Frauen & hormonelle Balance bei Osteoporose

Wenn hormonelle Umstellungen (z. B. Menopause) die Knochensubstanz belasten.

- Śatāvarī Cūrṇa (Shatavari Pulver)
- klassisches Frauenmittel hormonell harmonisierend, gewebenährend
- empfehlenswert besonders in der Postmenopause
- Kumārī Āsava (Aloe Vera Elixier)
- unterstützt Leber, Zyklus & hormonelle Regulation
- auch bei Trockenheit, Reizbarkeit oder unruhigem V\u00e4ta
- Balā Taila (Öl mit Sida cordifolia)
- stärkend, nährend, gewebeschützend
- ideal für Abhyanga bei Schwäche, instabilen Gelenken, Rückenbeschwerden

#### Hinweis zur Anwendung:

Alle Produkte sollten warm oder in gut eingebetteter Weise (z. B. mit Ghee, Tee oder Honig) verwendet werden. Bei Unsicherheit empfiehlt sich eine Konsultation mit Ayurveda-Expert\*in – insbesondere bei Einnahme innerlicher Rasāyanas oder während hormoneller Therapien.

# ★ 11. Bezugsquellen für Öle & Kräuter

Die folgenden Anbieter haben sich auf hochwertige Ayurveda-Produkte spezialisiert – viele von ihnen arbeiten nach traditionellen Rezepturen, verwenden naturreine Zutaten und bieten geprüfte Qualität für therapeutische oder häusliche Anwendungen. Ob Vāta-beruhigendes Massageöl, Ashwagandha-Pulver oder ein stärkender Kräutertee: Die Auswahl orientiert sich an den Prinzipien von Reinheit (śuddhi), Wirkung (vīrya) und Dosha-spezifischer Anwendung.

#### **DE** Deutschland

#### • maharishi-ayurveda.de

– Einer der ältesten Anbieter in Europa. Breites Sortiment an Massageölen, Kräuterpräparaten, Ghee, Rasayanas & Tees. Auch für Therapeut\*innen geeignet.

# • <u>classic-ayurveda.de</u>

 Hochwertige Produkte nach ayurvedisch-klassischen Originalrezepturen. Sehr gutes Preis-Leistungs-Verhältnis. Auch ayurvedische Küche, Nahrungsergänzung & Literatur.

#### naturmaedchen.de

– Kleiner, fein kuratierter Shop mit Fokus auf weibliche Themen, hormonelle Balance & Pflegeprodukte in ayurvedischer Anmutung. Ideal bei Vāta-Dysbalance, PMS, Wechseljahren.

# roots-shop.de

Spezialisiert auf Ghee, Kräuter, Superfoods und naturheilkundliche Präparate aus Ost
West. Besonders stimmig bei Erschöpfung, Reizdarm, Stoffwechselthemen.

#### • <u>amla.com/de-de</u>

– Internationaler Anbieter für klassische Ayurveda-Produkte (Pflanzenextrakte, Nahrungsergänzung, Einzelkräuter). Fokus auf Authentizität & Reinheit.

#### **AT** Österreich

#### • ayurveda101.at

– Über 6.000 Artikel, darunter viele Vāta-regulierende Produkte. Gute Versandbedingungen, thematische Sortierung (Vāta-Pitta-Kapha), zertifizierte Markenprodukte.

#### ayurvedashop.at

– Offizieller Partner von Maharishi Ayurveda in Österreich. Ideal für klassische Formeln, Ghee, Rasayanas & therapeutische Mischungen.

#### **CH Schweiz**

#### veda.ch

– Traditionsreicher Anbieter mit tiefer Verankerung in Ayurveda und vedischer Philosophie. Hochwertige Kräuteröle, Spezialghees, individuelle Beratung.

#### ayurveda-paradies.ch

– Direktimport aus Kerala & Indien. Klassische Öle (Bala Taila, Mahanarayan, Ashwagandha) in verschiedenen Größen. Geeignet für Praxis und Heimanwendung.

#### • mana-shop.ch

Kleiner Laden in Bern mit liebevoll ausgewähltem Sortiment: Ayurveda, Klang, Yoga,
 Pflanzenessenzen. Sehr feinsinnige Produkte für energetische Arbeit.

**? Tipp zur Auswahl:** Wähle deine Produkte nicht nur nach Indikation – sondern nach **Vertrauen** und **Resonanz**. Manche Öle wirken sofort körperlich spürbar, andere auf feinstofflicher Ebene. Besonders bei Vāta-Beschwerden und Körperspannung sind warme, nährende, stabilisierende Qualitäten entscheidend.

# **★ 12.** GLOSSAR – Begriffe & Konzepte im Kontext von Körperspannung im Ayurveda

**Begriff** Erklärung Verdauungsfeuer; zentrale Kraft zur Umwandlung von Nahrung, Agni Gedanken und Erfahrungen. Unverdaute Rückstände im Körper; gilt im Ayurveda als Ursache vieler Āma Krankheiten. Pulver der Schlafbeere; stärkend, ausgleichend, unterstützt Ashwagandhā Cūrna Substanzaufbau. Gewebeprinzip der Knochen; verantwortlich für Struktur, Halt und Asthi Dhātu Aufrichtung. Körperöl mit Sida cordifolia; kräftigend, stabilisierend, nährend für Gelenke Balā Taila und Knochen. Gewebeprinzip; im Ayurveda gibt es sieben Hauptgewebe (z. B. Rasa, Dhātu Rakta, Asthi). Geklärte Butter; Trägermittel für Heilpflanzen, nährend für Körper und Ghee Geist. Beruhigendes, erdendes Kraut; unterstützt Nervensystem & mentale **Jatamansi** Regeneration. Fermentiertes Aloe-Vera-Elixier; unterstützt hormonelle Balance und Kumārī Āsava Leber. Lac-Harz in Pulverform; traditionell zur Stärkung von Knochen und Lakṣā Cūrṇa Geweben. Medhya Kräftigende Kräutermischung zur Unterstützung von Geist, Rasāyana Konzentration und Nerven. Essenz aller Gewebe; steht für Lebenskraft, Immunität, emotionale Ojas Stabilität. Verjüngende Maßnahmen oder Präparate; dienen der Regeneration und Rasāyana Langlebigkeit. Mineralisches Harz aus dem Himalaya; stärkend, nährend, unterstützt Śilājit Substanzaufbau. Kraut aus der Spargelfamilie; hormonregulierend, kühlend, aufbauend – Śatāvarī besonders für Frauen. Dreiermischung aus schwarzem Pfeffer, langem Pfeffer & Ingwer; Trikațu

verdauungsfördernd, aktivierend.

verantwortlich für viele degenerative Prozesse.

Vāta

Eines der drei Doshas; steht für Bewegung, Trockenheit, Nervensystem –

# **★** 13. Quellenverzeichnis & Inspiration

Dieses GiveAway versteht sich nicht als technische Anleitung – sondern als Einladung, das tiefe Wissen der Knochen neu zu hören: als Resonanzraum für Stabilität, Vertrauen und innere Aufrichtung. Die Inhalte beruhen auf einer vielschichtigen Verbindung aus klassischem Ayurveda, moderner Gewebelehre, Erfahrungswissen und philoso-phischer Betrachtung.

#### **♦ Klassische Texte & Traditionswissen**

- Caraka Samhitā Grundlagen der ayurvedischen Pathophysiologie; insbesondere Nidāna Sthāna (Ursachenlehre) und Cikitsā Sthāna (Behandlungslehre) mit Fokus auf Asthi Dhātu Ksaya (Knochenschwund)
- **Aṣṭāṅga Hṛdayam** Empfehlungen zu *Dinacaryā* (Tagesrhythmus), *Rasāyana* (Regeneration) und Substanzaufbau
- **Sushruta Samhitā** Gewebelehre und chirurgisches Wissen; differenzierte Darstellung von *Asthi, Majjā* und *Snāyu* (Knochen, Mark, Bänder)
- **Bhagavad** Gītā Philosophische Reflexion über Standhaftigkeit, Hingabe und Wandlung insbesondere Kapitel 2 (Sthitaprajña) und Kapitel 6 (Yoga der Disziplin)
- **Upanishaden & Yogasūtra des Patañjali** Tieferes Verständnis von innerem Halt, Meditation und der Essenz des Seins jenseits des Physischen

# ♦ Westlich-ganzheitliche Impulse (alphabetisch nach Nachnamen)

- **Bohm, David** *Wholeness and the Implicate Order*
- zur Idee von Ganzheit als nicht getrennter Struktur implizit in der Sichtweise auf das Gewebe als "Erinnerungsträger"
- **Dispenza**, **Joe** *Werde übernatürlich*
- zur epigenetischen Selbstheilung, Zellprogrammierung und innerer Ausrichtung in degenerativen Prozessen
- **Fasching**, **Wolfgang** Knochen stärken, Osteoporose vermeiden
  - aktuelles Werk zu mikronährstoffbasierter Prävention bei Knochenabbau
- Frawley, David Ayurveda and the Mind
- psychosomatische Sichtweise auf Schwächung & Stabilität im mentalen und körperlichen Feld
- Hüther, Gerald Biologie der Angst
- zu chronischem Stress, Schutzreaktion und innerem "Zusammenziehen" bei Ohnmachtsgefühlen
- **Kraft, Matthias** Rückgrat Die Wirbelsäule als Lebensachse
  - Symbolik und Körperweisheit der Statik im Leben (körperlich wie seelisch)
- Lad, Vasant (Dr.) Textbook of Ayurveda (Vol. I–III)
- grundlegende Darstellung der Doshas, Subdoshas und insbesondere Asthi Dhātu in Zusammenhang mit Ojas
- **Levine**, **Peter** *Sprache ohne Worte* 
  - über gespeicherte Spannung im Körper, Trauma und die Bedeutung von innerem Halt
- **Myers, Thomas** *Anatomy Trains*
- über myofasziale Bahnen und ihr Bezug zu Haltung, Struktur und innerem Spannungsverlauf
- Schleip, Robert Faszien Gewebe des Lebens
- Verbindung von Bindegewebe mit psychischer Regulation, Hormonachsen und Körpergedächtnis

#### • **Tiwari**, **Maya** – *A Life of Balance*

– zu ritueller, rhythmischer Körperpflege und weiblicher Regeneration bei Schwächeprozessen

#### **♦** Interdisziplinäres Erfahrungswissen

Diese Ausgabe beruht nicht nur auf Textstudium, sondern auf jahrzehntelanger Auseinandersetzung mit Gesundheitsbildung, Körperweisheit und innerer Reifung. Eingeflossen sind unter anderem:

- Langjährige Tätigkeit in Gesundheitswesen, psychosomatischer Bildung & spiritueller Wegbegleitung
- Fundierte Ausbildungen in Ayurveda & Yoga mit Fokus auf *Asthi Dhātu, Ojas, Vāta-Ausgleich* und Knochenregeneration
- Erfahrung in Meditation, achtsamer Bewegung, Klang- & Körperfeldarbeit sowie Begleitung von Degeneration & Wandel
- Autorenschaft und Lehrtätigkeit zu Themen wie Heilung, Resilienz, Lebensrhythmus und Bewusstseinsbildung
- Ergänzende Perspektiven aus Osteopathie, Faszienforschung, Polyvagal-Theorie und Mikronährstoffmedizin nicht als Dogma, sondern als Resonanzfeld

#### **♦** Eigene Impulsreihe – Akademie der Weisheit

Dieses GiveAway ist Teil der Serie "Ayurveda & Körperweisheit", in der klassisches Heilwissen, moderne Beobachtung und poetische Gesundheitsbildung miteinander verwoben sind. Bereits erschienen:

- Nr. 1 Vāta beruhigen & Alltag entlasten
- Nr. 2 Stärkung der Nerven
- Nr. 3 Digitale Überreizung & Sinnesrückzug
- Nr. 4 Ayurveda für den Bauch Der Sitz des zweiten Gehirns
- Nr. 5 Gedankenflut & Grübeln Der Lärm im Kopf
- Nr. 6 Körperspannung Wenn das Gewebe spricht
- Nr. 7 Bindegewebsschwäche Wenn Halt fehlt
- Nr. 8 Osteoporose Knochenweisheit im Wandel (dieses GiveAway)

👉 Aktueller Überblick & PDF-Downloads: <u>akademie-der-weisheit.de/ayurveda-giveaways</u>

#### **♦** Hinweis zur Nutzung

Diese Sammlung ersetzt keine medizinische, therapeutische oder psychologische Beratung. Sie versteht sich als leise Einladung zur Rückbindung an ein Wissen, das älter ist als Sprache: **der Körper weiß, was wahr ist.** Körperspannung ist keine Fehlfunktion – sondern oft ein Ausdruck. Von Schutz. Von Geschichte. Von nicht gefühltem Schmerz. Und von dem Wunsch, sich wieder weichmachen zu dürfen.

Heilung beginnt nicht in der Technik – sondern im Erlauben.

#### ★ 14. Weiterführende Impulse – Wenn Spannung spricht

Körperspannung ist mehr als Muskelverhärtung – sie ist Ausdruck innerer Alarmbereitschaft, gespeicherter Schutzreaktionen und unterdrückter Bewegung. Im Ayurveda ist sie eng verbunden mit einem erschöpften oder entgleisten *Vāta*-Prinzip – das für Bewegung, Impulsverteilung und feine Regulation zuständig ist. Wenn das Gewebe verhärtet, spricht oft ein System, das zu lange überfordert, erschüttert oder unterdrückt wurde. Diese weiterführenden GiveAways laden dich ein, **deine innere Weichheit wiederzufinden** – nicht als Technik, sondern als Beziehung:

### Nr. 1 – Ayurveda & ADHS bei Erwachsenen

- → Wenn Reizflut, Spannung & Getriebenheit zusammentreffen
- Ayurveda als Orientierung bei Nervosität & Körpersymptomatik
- ideal bei Daueranspannung, Hyperfokus & innerem Druck

## Nr. 2 – Ayurveda bei kollektiver Erschöpfung

- → Spannung als kollektive Reaktion auf Überforderung
- Erdung, Selbstberührung, tägliche Rituale
- hilfreich bei Gefühl von "Ausgelaugtsein", Zerschlagenheit & innerem Ziehen

# Nr. 3 – Ayurveda bei digitaler Überreizung

- → Die Sinne dürfen ruhen, der Körper darf sinken
- Rituale zur Reizreduktion & muskulärer Entladung
- unterstützend bei Spannung durch Bildschirmzeit & Informationsflut

#### ♦ Nr. 4 – Ayurveda für den Bauch – Der Sitz des zweiten Gehirns

- → Deine Mitte ist mehr als Verdauung
- Samāna Vāta harmonisieren, emotionale Enge lösen, Körpergefühl stärken
- hilfreich bei Bauchspannung, Instabilität & Uberforderungsgefühl

#### Nr. 5 − Gedankenflut & Grübeln − Der Lärm im Kopf

- → Wenn der Geist zu laut wird, wird der Körper müde
- mentale Entlastung, Atemräume, Rückzug aus der Grübelspirale
- hilfreich bei Spannung im Kopf-, Nacken- & Schulterbereich

# Weitere Themen in Vorbereitung & Übersicht aller Ausgaben

Die GiveAway-Reihe ist kein starres Programm – sondern ein lebendiger Impulsgeber im Wandel der Zeit. Jede Woche erscheint ein neues Thema, inspiriert von den Fragen des Lebens, den Zeichen des Körpers und dem inneren Ruf nach Rückverbindung. Sie greifen körperliche, emotionale, mentale und seelische Prozesse auf – aus ayurvedischer, energetischer und poetischer Perspektive.

#### **★** 15. Vertiefende Lektüre zur Heilkunst des Ayurveda der Verfasserin

Die **GiveAway-Reihe** ist eingebettet in die Buchreihe **WEISHEITSWISSEN** – ein mehrjähriges Werk, das klassische ayurvedische Schriften neu erschließt und Heilung als Bewusstseinsweg erfahrbar macht.

Die folgenden Bände erscheinen 2025/2026 und können als vertiefende Hintergrundlektüre zu allen *GiveAways* gelesen und begleitet werden:

- Band VI der Reihe WEISHEITSWISSEN DIE WISSENSCHAFT DES LEBENS Caraka Samhitā / Ordnung, Heilung, Natur. Ayurveda als Lebenskunst jenseits von Symptomen. (*Februar* 2026) Band VII der Reihe WEISHEITSWISSEN – DAS WISSEN VOM LEBENDEN KÖRPER – Suśruta Samhitā / Präzision, Anatomie, Balance. Der Körper als Resonanzraum innerer Ordnung. (März 2026) Band VIII der Reihe WEISHEITSWISSEN – DAS HERZ DES AYURVEDA – Aşţānga *Hṛdaya* / Rhythmus, Menschlichkeit, Heilkunst. Ein poetischer Wegweiser zu innerer Stille. (April 2026) ■ Band IX der Reihe WEISHEITSWISSEN – DAS LICHT DES WEGES – Rāmāyaṇa Liebe, Hingabe, Rückkehr. Eine spirituelle Lesart des Ramāyaṇa als innerer Pfad. (Mai 2026) ■ Band X.1 der Reihe WEISHEITSWISSEN – VOM URSPRUNG DER HEILUNG Bewusstsein, Rhythmus & innere Wahrheit – 108 Zustände des Menschseins in Ganzheit. (Juli 2025) ■ Band X.2 der Reihe WEISHEITSWISSEN – IM LICHT DER HEILUNG Ein Kompendium zu 1008 Zuständen des Menschseins aus Sicht des Ayurveda. (Juni 2025)
- Mehr zur Buchreihe WEISHEITSWISSEN: akademie-der-weisheit.de/weisheitswissen
- Mehr zu allen Buchreihen der AKADEMIE DER WEISHEIT: <a href="https://akademie-der-weisheit.de/buecher/">https://akademie-der-weisheit.de/buecher/</a>

Für persönliche Rückfragen oder Austausch stehe ich gern zur Verfügung: 

https://akademie-der-weisheit.de

Mit herzlichem Gruß

Kati Voß

In der Stille der Knochen ruht die Erinnerung an das, was uns einst getragen hat – und vielleicht noch immer trägt.

# **Wertschätzung & Spende**

Die GiveAway-Reihe ist ein Herzensprojekt – kostenfrei, aber nicht selbstverständlich. Wenn dir die Impulse gefallen haben und du etwas zurückgeben möchtest, freue ich mich über eine freiwillige Spende:

# **/** PayPal.me/VossKati

Danke für deine Wertschätzung. Sie hilft, dass solche Inhalte weiter entstehen dürfen – still, liebevoll und im Dienst der Ganzheit.